Sel de la terre, lumiére du monde : la vocation baptismale des chrétiens

Sel de la terre, lumiére du monde : la vocation baptismale des chrétiens
Nous sommes le sel de la terre
Nous sommes la lumiére du monde
Vivre une ambition chrétienne
On a donc tort de se méfier de I'ambition.
Mais bien sdr il ne faut pas se tromper d’ambition
Savoir pratiquer I'excellence
Conclusion : Peut-on étre chrétien et ambitieux ?

Evangile selon saint Mt 5,13-16...

13 « Vous étes le sel de la terre. Mais si le sel devient fade, comment lui rendre de la saveur ?
Il ne vaut plus rien : on le jette dehors et il est piétiné par les gens.

14 Vous étes la lumiere du monde. Une ville située sur une montagne ne peut étre cachée.

15 Et l'on n’allume pas une lampe pour la mettre sous le boisseau; on la met sur le
lampadaire, et elle brille pour tous ceux qui sont dans la maison.

16 De méme, que votre lumiére brille devant les hommes : alors, voyant ce que vous faites de
bien, ils rendront gloire a votre Pére qui est aux cieux.

Nous sommes le sel de la terre

Cela pourrait sonner triomphaliste voir utopique, impossible a réaliser. Nous sommes dans un
dialogue entre Jésus et ses disciples au début de son ministere, ministére qui s’ouvre par le
fameux sermon sur la montagne, premier des cinq discours propres a cet évangile. Ce chapitre
cinq constitue un condensé de la Bonne Nouvelle telle que Matthieu la comprend. Jésus
monte sur la montagne comme Moise au Sinai mais, au lieu de recevoir la Loi dans un face a
face avec Dieu, il énonce une parole d’autorité a I’endroit de ses disciples et des foules et
Matthieu le présente comme le nouveau Moise pour un nouveau peuple de Dieu. Ce que I’on
oublie souvent c’est que les béatitudes se terminent par notre texte sur le sel et la
lumiére. Il est comme la conclusion des béatitudes. Quand nous sommes pauvres de cceur,
lorsque nous favorisons la douceur, si nous privilégions la justice et que nous pratiquons la
miséricorde, si nous devenons artisans de paix, alors nous propageons un certain goiit de
Dieu (la saveur du sel) et une certaine image de Dieu (sa lumiere).

Et la conclusion de notre péricope montre qu’il s’agit bien d’annoncer le Royaume de Dieu :
« alors, voyant ce que vous faites de bien, [les hommes] rendront gloire a votre Pére qui est
aux cieux. On percoit bien que ce n’est pas notre gloire qui est en jeu mais celle de Dieu.
Certes, le Regne de Dieu est rendu présent par la venue de Jésus mais il reste toujours a
recevoir et c’est la notre mission que d’annoncer ce Royaume en acceptant d’étre sel et
lumiere du Christ. Voila pourquoi étre sel et lumiere débouche automatiquement sur I’aspect
missionnaire et ecclésial de notre vocation chrétienne. Ces deux titres de noblesse, étre sel et
lumiere, nous sont donnés en vue de la mission : une Bonne Nouvelle a célébrer et a partager.
Face a ses disciples d’hier comme d’aujourd’hui, Jésus rappelle leur dignité et leur
responsabilité tout en leur disant qu’il sera toujours avec eux. Le chrétien doit retrouver
avec force « la douce et réconfortante joie d’évangéliser », disait Paul VI en conclusion de

son exhortation apostolique apres la conclusion du Concile : « Evangelii nuntiandi ».



Un peu d’histoire

Dans I’antiquité son usage était multiple :

Il accompagne la nourriture et la rend savoureuse mais reste un produit de luxe.
Pendant longtemps il est le seul moyen de conserver les aliments et de ce fait,
constitue un élément stratégique pour les voyages et le commerce.

Comme il permet une certaine protection au niveau des aliments, on pense la méme
chose au niveau médical et il devient un médicament par ce qu’on expérimente que les
organes intérieurs du corps étant salés (sang, sueur, urine) on pense que le role du sel
est de protéger les organes intérieurs du corps humain...

On en met aussi dans la terre avec le fumier pour servir d’engrais, d’ou peut-étre
I’origine de cette image insolite : sel de la terre. Mais Luc en 14, 35 dira qu’il n’est
bon ni pour la terre ni pour le fumier !

Dans toute 1’antiquité le partage du sel symbolise I’accueil et I’amitié.

I1 est le symbole d’un contrat durable, d’une alliance, d’un engagement. Dans le livre
des Nombres (18,19) Le Seigneur dit a Aaron: « Tout ce que les fils d’Israél
préleveront pour le Seigneur sur les choses saintes, je te le donne, a toi ainsi qu’a tes
fils et a tes filles ; c’est un décret perpétuel, une alliance perpétuelle conclue avec le
rite du sel devant le Seigneur, pour toi et ta descendance. » Comme le rappelle aussi
le Lévitique 2,13 : « Sur tout présent réservé qui consiste en offrande de céréales, tu
mettras du sel ; tu ne laisseras pas ton offrande manquer du sel de I’alliance avec ton
Dieu ; avec tout ce que tu réserveras, tu apporteras du sel ».

Est-ce pour cela que dans son tableau représentant la Sainte Ceéne, Léonard de Vinci
place une saliere renversée sous le coude de Judas, pour symboliser une alliance
rompue ?

On parle du sel de la sagesse....

Pour Homére il est méme d’origine divine et I’on se doit d’en parfumer les sacrifices.
Plus tard, dans la liturgie chrétienne, il sera utilis€ comme nourriture symbolique dans
la préparation au baptéme, puis intégré a la confection de l'eau bénite (usages
multiples : protéger, chasser les puissances du mal, propager la sagesse de Dieu).
comme déja au temps de I’Exode, il était utilisé pour la confection de I’encens (Ex
30,35).

Nous savons aussi qu’il était une composante importante de 1’alchimie. ..

Et, a partir du moyen-age, pour ne parler que de la France, il releve d’un monopole
royal. Il est entreposé dans des greniers a sel, ou la population I'achete taxé et en toute
petite quantité. La gabelle (les gabelous)

Sous notre Ancien Régime, il est utilis€ comme monnaie d'échange et possede une
fonction de salaire, dont on retrouve le sens étymologique dans salarium en latin qui
signifiait « ration de sel ».

Ainsi il était, beaucoup plus qu’aujourd’hui, une substance privilégiée puisqu’il était capable,
méme en petite quantité de produire de grands effets. Tres tot il fut employé par les écrivains
ecclésiastiques (Epitre a Diognéte, Justin, Origene) dont plusieurs Pere de I’Eglise (Clément)

pour décrire la vie chrétienne au cceur de la cité.

Le role du chrétien est d’empécher le monde de se banaliser. Il doit lui donner le vrai gott de
vivre, en lui donnant le golt de Dieu. Car en fait, comme le rappelle Ignace d’ Antioche, c’est

2



le Christ qui est le sel de notre vie, ¢’est lui qui nous préserve de la corruption et qui donne de
la saveur a notre témoignage...La premiere chose a faire pour le disciple est d’étre li¢ au
Christ de facon personnelle pour hériter de ce qui fait sa vigueur, sa saveur...Etre sel de la
terre veut dire que, avec le Christ, le chrétien doit rayonner, témoigner de cette sagesse
supérieure qui empéche I’homme de se dénaturer, de s’affadir. Oui, nous sommes appelés a
préserver I’homme d’aujourd’hui de I’absurdité de sa condition. A 1I’empécher de pourrir : On
frémit devant une telle vocation et une telle responsabilité. Rarement comme aujourd’hui nous
sont rappelés et nos titres de noblesse et leurs exigences ! Car il y a des exigences : si le sel se
dénature, s’il s’affadit, si nous ne sommes plus différents des autres, si nous faisons comme
tout le monde, chrétiens incolores, inodores et sans saveur, nous avons perdu une partie de
notre raison d’étre. Alors on ne sert plus a grand-chose....

Mais il ne faut pas perdre le moral car Croire en Jésus, c'est croire que si Dieu, comme
Créateur, nous indique des exigences morales (le fameux Décalogue) il nous fournit en méme
temps les moyens de les affronter, et ce depuis I’incarnation et la résurrection de son Fils,
reconnu comme Sauveur, qui continu de nous aider par la force de la priere et des sacrements.

Mais continuons notre recherche.
Nous sommes la lumiere du monde

Dans la vie quotidienne je pourrais me décourager et, comme certains parmi les premiers
disciples, étre tenté par la dérobade face aux difficultés ambiantes. Aussi Jésus prévient-il
cette tentation : « ne cache pas la lumiere que tu as recue ».

Une lampe, on pense aux lampes a huile d’alors, ne se met pas sous le boisseau, mais sur un
piédestal, une colonnette, qu’on appelle le lampadaire, assez haut pour qu’elle éclaire tous
ceux qui sont dans I’unique piece de la maison. De méme, dit Jésus, « que votre lumiere brille
devant les hommes. Vous avez recu, vous devez donner ».

Israél avait souvent été décrit sous 1’éblouissante image de « lumicre des nations ». C’est vous
tous maintenant dit Jésus, qui avez pris le relais, vous étes la vraie lumiere du monde. Et cette
exhortation s’adresse a nous aujourd’hui. Notre monde si moderne et qui se veut intelligent,
se débat finalement dans beaucoup de difficultés. Non pas que tout soit noir évidemment : il y
a de grandes et belles choses dans notre monde et beaucoup de valeurs.... Mais jamais
idéologies plus sombres, plus désespérantes, plus absurdes n’ont été proprement cultivées.
Jamais autant de solitudes... de déprimes.... Etc....C’est a nous, que Jésus dit : Allez les
illuminer. Non de votre lumicre qui n’est guére meilleure, mais de ma lumiere dont je vous
demande d’étre les reflets. Ce n’est pas ma propre gloire qui est en jeu mais celle de Dieu :
« Que les gens en vous voyant, aient envie de rendre gloire a Dieu ».

Alors, suis-je lumineux ? Je n’ai pas besoin d’étre une lumiere, comme on dit. Mais est-ce que
je brille de cette lumiere intérieure qui rayonne sans beaucoup de mots ? Cela suppose, au-
dela des paroles, le témoignage concret de la vie, du respect de 1’accueil....

D’ailleurs, méme si tu le voulais, tu ne pourrais te dérober. Une ville située sur une montagne
ne peut étre cachée. Jésus a-t-il fait allusion a la ville de Safed que I’on voyait de partout, et
jusque de la dépression du lac de Galilée ? Tu es comme cette ville, tu es exposé, on te sait
chrétien. Que tu le veuilles ou non, ta conduite se voit. Elle sera témoignage ou contre
témoignage. Prenons conscience de notre dignité, sans triomphalisme, de notre
responsabilité, sans pessimisme. Alors les hommes voyant ce que vous faites de bien - et ils
vous observent -rendront gloire a leur tour, a votre Pere qui est aux cieux.



C’est en pratiquant la charité que notre obscurité¢ deviendra lumicre pour tous. Mais c’est
grace a I’Esprit saint que nous pouvons faire tout cela car notre confiance ne repose pas sur
nous mais la puissance de Dieu.

Concretement cela veut dire que nous avons le droit d’avoir de I’ambition !
Vivre une ambition chrétienne

Oui, nous avons le droit d’avoir de I’ambition ! Mais en faisant bien la différence entre «
étre » ambitieux et « avoir » de 1’ambition.

Sans ambition, nos existences, nos sociétés sont menacées de fadeur. L’ambition n’est ni
bonne ni mauvaise en soi. Elle peut nous faire succomber aux sirenes du pouvoir ou de
I’argent ou de toute autre ambition qui me place au-dessus des autres, mais elle peut aussi
nous appeler a donner de ’ampleur a notre vie. Tout est donc dans 1’'usage que I’on va en
faire...

Dans nos vies, il y a ce qui habituel et ce qui est exceptionnel. Il y a la capacité simple et
I’ambition. C’est toute la différence entre répéter et inventer. Dans toute vie nous devons
essayer de nous dépasser et de savoir prendre des risques calculés. On est tous capables de
donner de I’ampleur a notre vie tout en en mesurant les risques. L’ambition se cultive des le
plus jeune age : savoir ce que je vaux, toujours au-dela de ce que je crois, en acquérant une
compétence, en respectant les données, en vérifiant ce que je dois et ce que je peux.

Réver ’impossible et vérifier qu’il n’est pas toujours irréalisable !

Rappelez-vous cette parabole bien connue des talents. Le talent n’est pas un paquet tout ficelé
déposé dans mon berceau, qu’il suffirait de « déballer » pour épater la galerie. Il n’est pas non
plus ce que je peux acheter en magasin, si possible au rayon des soldes, pour épater a bon
compte. Bien slir qu’il y a des influences génétiques sociales et culturelles, mais le talent se
dévoile au rythme d’une existence qui s’efforce, en cherchant ses limites et en les respectant,
de les élargir pour produire quelque chose de particulier : (que ce soit dans une recette
culinaire, une facon de tailler la vigne, d’organiser son travail, de préparer une réunion,
d’imaginer une nouvelle organisation ou répartition des taches, de savoir mettre a I’aise de
savoir bien animer une réunion ou une messe, etc.....). Avoir du talent c’est comme un style
dont on dira peu a peu qu’il n’appartient qu’a la personne qui I’emploie. Le talent est une
manicre de faire, pour laquelle I’ambition est requise, comme il convient également d’y
associer la passion, le golt et le meilleur de soi, ainsi qu’un infini respect de soi-méme et de
’autre.

On a donc tort de se méfier de I’ambition.

En un temps ou trop souvent, tout vaut parce que rien ne vaut, nos sociétés sont menacées
d’explosion. On s’accorde aujourd’hui a dire que ce monde ne sortira de ses ornicres que si
des individus et des groupes tentent autre chose vis-a-vis de I’argent, de la justice, de la paix
et de la sauvegarde de 1’environnement, etc.

Faut-il asséner aux plus jeunes un discours d’omni-prudence, (le risque zéro) tout en leur
transmettant qu’il faut étre ambitieux, I’ambition étant entendue alors comme le moindre
souci de I’autre, comme la conquéte a tout prix des honneurs, de I’argent et du pouvoir ? Cette
contradiction montre bien la ligne de créte sur laquelle se tient ’ambition selon qu’on la voit
comme un moyen ou comme une fin.



Mais bien siir il ne faut pas se tromper d’ambition

Etre ambitieux, cette ambition angoissante qui dévore ceux qui en sont atteint et qui fait aussi
du mal a I’entourage. Oui, vouloir a tout prix étre reconnu... on sait que cette obsession d’étre
« comme il faut étre », comme on pense qu’on doit €tre, peut allégrement mener, au mieux au
ridicule au pire, au délire. Vétements, voiture, vacances, le vernis du paraitre.... Jusqu’au
surendettement financier mais aussi humain, psychologique, spirituel. Que devient le sujet a
vouloir interpréter une partition qui le plus souvent débouche sur une éternelle insatisfaction
et parfois au désespoir. Cette ambition-1a n’est pas bonne. C’est une illusion produite bien
souvent par une éducation qui confond apprentissage et dressage. Etre dressé i se conformer 2
une image que l’on attend prétendument, de vous. Nous sommes la dans le registre de la
mauvaise ambition, celle que bien des spirituels ont désignée sous ’appellation de « vaine
gloire ». Oui, la vaine gloire s’installe quand on fait dépendre son action, et méme sa vie,
du regard et de I’approbation des autres, (approbation bien souvent imaginées et non
objective). Le fantasme de I’ambitieux est d’étre apprécié de tous. Il perd son libre arbitre et
s’agite en tous sens pour quéter, fascingé, la lueur d’admiration dans le regard des autres. Ceci
peut mener a 1’abandon de toute pudeur et surtout, a une préférence de soi-méme qui rend
impossible la juste relation a I’autre.

Vous le savez mieux que moi qu’il faut de ’ambition pour aimer car on prend des
risques. Etre amoureux et ambitieux n’est pas contradictoire. Quand 1’ambition porte sur la
vie amoureuse, elle devient un appel au respect de 1’autre toujours reconnu dans ses
différences et son irréductibilité. Le véritable obstacle a une vie amoureuse n’est pas
I’ambition mais I’amour propre. L’amour est indissociable de la liberté¢ de 1’autre. Je crois
que la bonne ambition est le signe discret de 1’excellence !

Savoir pratiquer I’excellence

L’excellence ! Voici un vieux mot dont on se méfie parce qu’on le confond avec
I’élitisme. L’excellence n’est pas 1’¢litisme mais la qualité d’une vie dans laquelle 1’ambition
produit sa fécondité. Pour cela il faut de la compétence, de la passion, mais sans oublier le
projet, ou les objectifs, ou le but poursuivi ou le sens que 1’on veut donner etc. L’excellence,
c’est étre persuadé que 1’activité ou la tdche a accomplir est ordonnée a quelque chose de plus
grand qu’elle mais que 1’on peut atteindre. L excellence c’est mener sa vie et ses amours dans
une vie ordonnée a plus grand que soi mais que 1’on est désireux de manifester. Le fruit de
I’excellence est toujours singulier mais il se mesure au bien qu’il séme autours de lui et a la
saveur qu’il transmet.

Prenons quelques exemples : Est excellent le « responsable » qui donne le golit aux collegues
de donner le meilleur d’eux-mémes... est excellent celui qui suscite les talents... est
excellent, que sais-je encore, celui qui indique la route vers plus grand que lui sans prétendre
posséder la vérité...En fait est reconnu excellent tout ce qui permet de donner de
I’ampleur a la vie sans qu’elle soit un poids écrasant pour soi ou pour les autres.

Mais n’oublions jamais que nous avons avec nous un témoin de 1’excellence, un maitre pour
I’harmonie de nos vies. Celui qui, de pages en pages d’évangile, n’a de cesse de vouloir que
ceux qu’il nomme ses disciples, aillent au-dela de ce qu’ils font et non pas au-dela de ce
qu’ils sont ! Comme le rappelle saint Augustin : Devient ce que tu es ! (mais aussi Epicure).
Il nous est demandé de mettre en ceuvre nos talents, d’avoir le courage simple d’étre soi.
Oui, oser étre pleinement homme, grace a 1’aide de I’Esprit saint qui apprécie notre coté
raisonnable mais pour ’orienter vers la valorisation du vrai, il aide notre affectivité a

5



s’orienter vers la valorisation de I’amour du bien, puis il prend en compte notre sensibilité
pour ’orienter vers la valorisation de I’amour du beau. Le vrai, le bien, le beau...sont a notre
portée, correspondent a notre désir et ne sont plus hors de notre portée. Il faut et il suffit de se
réconcilier avec Dieu en redevenant homme selon son plan immuable. Et ce, grace a 1’aide
que nous apporte Jésus de Nazareth.

La vie chrétienne m’aide a comprendre que par moi-méme je suis limité et incapable de
réaliser mon désir d’infini ; mais comme je suis cré¢ a I’image et a la ressemblance de Dieu,
je suis habité par un devenir possible, une vocation, celle de connaitre Dieu et de participer a
sa vie. Pour cela j’ai besoin d’étre aidé et le Christ m’apporte cette aide. L’incarnation peut
exaucer le vrai désir de ’homme, tout redevient possible puisque I’humanité découvre venant
de Dieu, une personne qui lui ressemble, qui lui correspond, qui assume les mémes charges
mais qui ne démissionne pas et qui lui montre 1’exemple.

On touche ici quelque chose d’important : notre responsabilité est engagée,
responsabilité intérieure et extérieure. Il faut le désirer et le mettre en application. Car
Jésus ne veut pas nous sauver sans nous. Il vient en quelque sorte « implorer » notre
conversion 2 la foi et 4 I'Evangile. Mais cette conversion passe par l'usage de notre liberté.
C’est a cela d’ailleurs que nous servent notre conscience et notre ame.

Conclusion : Peut-on étre chrétien et ambitieux ?

Dans une société qui affirme la nécessité de se tailler sa place au soleil et impose des
I’enfance 1’idée de compétition, le chrétien se sent mal a ’aise. Pour lui , en politique, dans le
travail, dans la vie associative, I’ambition n’a pas bonne presse car elle est plutdt facteur de
fragilisation du lien social et développe le regne du chacun pour soi.

Mais, parce que I’ambition peut étre pervertie,

» faut-il renoncer a nos utopies ?

» faut-il renoncer au désir de voir grand ?

» faut-il renoncer a la possibilité de nous dépasser ? Il y a un juste milieu, il faut faire
ceuvre de discernement, on peut marcher sur une créte sans tomber dans 1’un ou I’autre
versant. Il y a un juste milieu entre inciter son enfant a étre le premier et lui donner
suffisamment confiance en lui afin qu’il ait du golit a cultiver ses propres talents et
accomplir sa vocation d’étre pleinement lui-méme.

Je pense que si nous avons le droit et le devoir de porter un acte de discernement sur le
temps que nous vivons nous n’avons pas le droit de nous décourager car, si les cultures
tout comme les religions relevent de la responsabilité humaine, avec leurs bons et leurs
mauvais cotés ; la foi I’espérance et la charité, sont des vertus surnaturelles car elles viennent
de Dieu. Et ce sont elles qui nous permettent, sans utopisme et sans jugement hatif, de
renouveler en nous l'esprit missionnaire. C’est la foi, I’espérance et la charité qui nous
apprennent a regarder le monde d'aujourd'hui avec le regard du Pere.

Francois



